
- 64 - 

УДК 343.2 

DOI: 10.17072/2619-0648-2025-2-64-80© 

Концепция биополитики: история, современность, 

значение для уголовно-правовых исследований 

М. Я. Заборский 

Ассистент кафедры уголовного права и прокурорского надзора 

Пермский государственный  

национальный исследовательский университет 

614068, Россия, г. Пермь, ул. Букирева, 15 

E-mail: zaborsky.mix@yandex.ru 

Аннотация: статья посвящена правовым аспектам философской концепции 
биополитики. Актуальность данной темы обусловлена тем, что госу-
дарства, пытаясь решить стоящие перед ними задачи и применяя в 
том числе правовые средства, регулируют самые личные сферы чело-
веческой жизни, ограничивая гарантированные конституциями права 
и свободы человека и гражданина. Использование такой стратегии, 
именуемой ныне биополитикой, может привести к нарушению принци-
пов разумности и соразмерности при вмешательстве в частные дела. 
Автор стремится сформировать научное представление о биополи-
тике, в частности об истории становления данной доктрины, ее ос-
новных положениях, а также возможностях применения биополитиче-
ского подхода при анализе уголовно-правовых явлений. Обобщая 
результаты исследования, автор делает вывод о том, что философ-
ская концепция биополитики, реализуясь как универсальная практика 
управления населением, применяемая современными государствами, 
имеет важнейшее значение в уголовно-правовых исследованиях, по-
скольку позволяет объяснить мотивы государства, избирающего тот 
или иной путь регулирования уголовных правоотношений, и оценить 
обоснованность принятия соответствующих правовых норм сквозь 
призму баланса частных и публичных интересов. 

Ключевые слова: биополитика; биовласть; естественные права; ограниче-
ние права; философия уголовного права 

                                                           
© Заборский М. Я., 2025 

 

Эта работа распространяется по лицензии CC BY 4.0. 

Чтобы просмотреть копию этой лицензии, посетите 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/  
 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 65 - 

The Concept of Biopolitics: History, Modernity, 

Significance for Criminal Law Research 

M. Y. Zaborsky 

Perm State University 

15, Bukireva st., Perm, 614068, Russia 

E-mail: zaborsky.mix@yandex.ru 

Abstract: the article is devoted to the legal aspects of the philosophical concept of 
biopolitics. The relevance of this topic is conditioned by the fact that states, 
trying to solve their tasks, using, among other things, legal means, regulate 
the most “personal” spheres of human life, limiting the rights and freedoms 
of man and citizen guaranteed by constitutions. This strategy, now called 
“biopolitics”, can lead to a violation of the principles of reasonableness and 
proportionality when intervening in private affairs. The author seeks to form 
a scientific understanding of biopolitics, in particular, the history of the for-
mation of this doctrine, its main provisions, as well as the possibilities of 
applying the biopolitical approach in analyzing criminal legal phenomena. 
Summarizing the results of the study, the author concludes that the philo-
sophical concept of biopolitics, being a universal practice of population 
management applied by modern states, is of crucial importance in criminal 
legal research, as it allows to explain the motives of the state that chooses 
one or another way of regulating criminal legal relations and to assess the 
validity of the adoption of relevant legal norms in the prism of the balance 
of private and public interests. 

Keywords: biopolitics; biopower; natural rights; limitation of law; philosophy of 
criminal law 
 

дной из тенденций современных научных исследований является повы-

шение интереса к феномену биополитики. «Новая технология власти» 

в последние десятилетия приобрела статус поистине универсального фило-

софского подхода, используемого учеными при изучении и прогнозировании 

политических, экономических и социальных явлений.  

Предпосылки концепции были сформулированы еще древнегреческими 

философами. В первую очередь следует говорить об Аристотеле, который, 

по справедливому замечанию К. Маркса, являлся «Александром Македонским 

греческой философии»1. Рассматривая учение Аристотеля о государстве и 

                                                           
1 Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения: в 50 т. Т. 40 / ред. Л. Г. Чурбанов. М.: Политиздат, 1975. С. 156. 

О 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 66 - 

праве, С. Ф. Кечекьян отмечал: «Его “Политика”, поражающая богатством 

своего содержания и оказавшая огромное влияние на политические теории 

ряда последующих веков, дает самое полное и всестороннее рассмотрение 

греческого государства»2. Представляется, что данный труд античного мыс-

лителя следует рассматривать как трактат о биополитике по следующим ос-

нованиям. 

Аристотель, определяя главной целью политики обеспечение всеоб-

щего счастья жителей государства и обращая внимание на то, что «государство 

создается... преимущественно для того, чтобы жить счастливо»3, полагал, что 

достижение данной цели возможно путем регулирования численности насе-

ления. Финский исследователь М. Оякангас, отмечая особое внимание Ари-

стотеля к проблемам рождаемости и смертности, указывал: «В аристотелев-

ском государстве регулирование рождаемости является одной из важнейших 

задач магистратов, особенно потому, что нерегулируемая рождаемость ведет 

“к бедности среди граждан, а бедность порождает мятеж и преступления”»4. 

С позицией автора следует согласиться: указывая на необходимость регулиро-

вания рождаемости, Аристотель, в частности, предлагал предусмотреть мак-

симальное количество детей в паре, обязывая родителей, превысивших дан-

ный предел, прибегать к искусственному прерыванию беременности, «прежде 

чем у зародыша появится чувствительность и жизнь»; определял оптималь-

ный возраст вступления в брак для женщин и мужчин; рассуждал относи-

тельно того, какое телосложение является наилучшим для деторождения 

и как его достичь мужчинам и женщинам5. 

Сходные философско-политические взгляды были сформулированы 

другим видным античным мыслителем – Платоном. В трактате «Респуб-

лика» Платон, как и Аристотель, отмечал, что именно общее благо и всена-

родное счастье являются целью политики. Однако в отличие от своего уче-

ника, основное внимание уделявшего контролю за количеством населения, 

Платон во главу угла ставил регулирование качества его жизни. Такое регу-

лирование, по мнению мыслителя, являлось задачей лидеров государства: 

«...работа законодателя не выполнена, если “он просто устанавливает  

                                                           
2 Кечекьян С. Ф. Учение Аристотеля о государстве и праве. М.-Л.: Изд-во АН СССР, 1947. С. 3. 
3 Аристотель. Политика / пер. с др.-греч. С. М. Роговина. М.: РИПОЛ классик, 2010. С. 193. 
4 Ojakangas M. On the Greek Origins of Biopolitics: A Reinterpretation of the History of Biopower. 
London: Routledge, 2016. P. 36. 
5 Аристотель. Указ. соч. С. 526, 527. 



___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 67 - 

законы и выходит из дела”, поскольку он также должен контролировать его 

исполнение»6. 

Описывая механизм взаимодействия лидеров государства и населения, 

Платон использовал известные метафоры пастуха и ткача. М. Оякангас по 

этому поводу обоснованно отмечал: «Правитель, следуя Платону, подобен 

пастуху, который заботится о благополучии своих овец. При этом пастух явля-

ется и “пастырем” своего стада, и “пастухом-заводчиком”, который для блага 

стада очищает его, устраняя слабые и болезненные элементы»7. Платон утвер-

ждал, что, если лидер не проведет такой чистки, его труд как правителя будет 

бесполезен, поскольку «природная испорченность и скверное воспитание по-

губят в его стаде... и ту породу, что обладает здоровым и чистым нравом»8. 

В этом смысле навык государственного управления приравнивался Платоном 

к навыкам ткача: правитель, отправляющий приказы и контролирующий своих 

подчиненных, подобен ткачу, надзирающему за подмастерьями. По сути, Пла-

тон сравнивал ткань, что является предметом деятельности ткача, с тканью 

социальной – материей для правителя. 

Следует заключить: биополитические идеи Платона концентрировались 

вокруг обеспечения качества населения, его отбора, деления на «лучших» и 

«худших»: «...лучшие мужчины должны большей частью соединяться c луч-

шими женщинами, а худшие, напротив, с самыми худшими, и... потомство луч-

ших мужчин и женщин следует воспитывать, а потомство худших – нет, раз 

наше стадо должно быть самым отборным»9. 

Таким образом, еще в ранней античности биополитика активно приме-

нялась в качестве практики управления обществом. Как справедливо заметил 

М. Оякангас, в своих книгах по политике Платон и Аристотель не только рас-

сматривают все центральные темы биополитики (половые отношения, брак, 

беременность, роды, уход за детьми, здравоохранение, образование, рожда-

емость, миграция, иммиграция, экономика и т.д.) с политической точки зре-

ния, но для них эти темы являются краеугольным камнем политики и искусства 

управления10. 

                                                           
6 Цит. по: Белогорцев Д. А., Римский А. В. Практики биополитики: история и современность // 
Nomothetika: Философия. Социология. Право. 2020. Т. 45, № 4. С. 658. 
7 Ojakangas M. Op. cit. P. 80. 
8 Платон. Законы. Послезаконие. Письма. СПб.: Наука, 2014. С. 182. 
9 Платон. Государство / пер. с др.-греч. А. Н. Егунова. М.: Академический проект, 2015. С. 181. 
10 Ojakangas M. Op. cit. P. 6. 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 68 - 

Приобретение биополитикой статуса самостоятельной научной концеп-

ции традиционно связывается с именем французского философа, теоретика 

культуры и истории Мишеля Фуко, научное наследие которого по праву 

определяется современными исследователями таким образом: «...одно из 

самых ярких имен среди современных французских мыслителей. Однако 

четко определить область его творчества нелегко...» Для Фуко характерны 

«скрещения дисциплин и подходов, причем это не привычная нам теперь не-

внятная междисциплинарность, а сочетание нескольких профессиональных 

компетенций»11.  

Анализируя генезис практик управления с развитием государственно-

сти, французский философ пришел к заключению, что на рубеже XVIII−XIX ве-

ков жизнь и здоровье людей стали неумолимо обретать все большее значение 

как предмет внимания суверенной власти. Философ пояснял: «В течение дли-

тельного времени одной из характерных привилегий суверенной власти было 

право на жизнь и на смерть»12. Этот тезис проиллюстрирован М. Фуко на при-

мере смертной казни, которую он называл мечом в руках суверена, желаю-

щего дать ответ «тому, кто бросает вызов его воле, его закону, его особе»13. 

Описывая подобную реализацию государством переданного ему права на 

жизнь и на смерть, М. Фуко характеризовал его как право «заставить уме-

реть или сохранить жизнь»14. Между тем, как далее размышлял философ, 

«с тех пор, как власть взяла на себя функцию заведовать жизнью, применение 

смертной казни становилось все более и более затруднительным», и «не в 

связи с появлением гуманных чувств»15. Согласимся с А. Ю. Опариным, заклю-

чившим, что старое суверенное право власти, которое, по Фуко, «звучало как 

“позволить жить или заставить умереть”, модифицировалось (в представле-

нии философа. – М. З.) в прямо противоположное – “заставить жить или поз-

волить умереть”»16. 

                                                           
11 Автономова Н. С. Мишель Фуко // Философы двадцатого века. Кн. 3. М.: «Искусство XXI век», 
2009. C. 274. 
12 Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. Работы разных лет / пер. 
с фр. С. Табачниковой; общ. ред. А. Пузырея. М.: Касталь, 1996. C.  238. 
13 Там же. С. 241. 
14 Там же. С. 239. 
15 Там же. С. 241–242. 
16 Опарин А. Ю. Концепция биополитики Мишеля Фуко в контексте современного неолибераль-
ного социального порядка // Сахаровские чтения 2018 года: экологические проблемы XXI века: 
Материалы 18-й Междунар. науч. конф. (Минск, 17–18 мая 2018 г.): в 3 ч. Ч. 1. Минск: ИВЦ Мин-
фина, 2018. С. 85. 



___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 69 - 

Описывая причины таких изменений, М. Фуко пояснял, что с развитием 

и адаптацией христианских политических идей, основой которых является 

идея о государстве как всеобщем пастыре, утвердилось представление о том, 

что государь должен не только управлять населением, но и опекать его, забо-

титься о его благополучии. Следует согласиться с Е. В. Мищишиной и А. С. Ко-

стомаровым, отмечающими, что в этот период формируется новое понимание 

человека как «автономно функционирующего индивида с набором личных 

интересов, максимизирующего собственную полезность»17. 

Таким образом, философ констатировал появление новой парадигмы пуб-

личной власти, характеризующейся замещением принципа «дисциплинарности» 

и подчинения во взаимоотношениях с личностью принципом власти над челове-

ком как над живым существом. То есть, по верному замечанию О. В. Самовольно-

вой, имела место «этатизация биологического»18: человеческое тело стало цен-

тральным объектом власти, которая основывается не на его дисциплинировании, 

а на его регулировании. Данный концепт впервые был введен в оборот в цикле 

лекций «Нужно защищать общество», прочитанных в Коллеж де Франс в 

1975−1976 годах, и поименован М. Фуко биополитикой19. 

Исследователь не дал в своих трудах однозначного определения этому 

понятию. Принято говорить, что под биополитикой М. Фуко понимал совокуп-

ность технологий, механизмов и способов регулятивного воздействия на 

жизнь человеческих популяций20. Основным принципом биополитики, пояс-

нял мыслитель, является переход от насильственной власти суверена к бур-

жуазным практикам «заботы о себе» путем игнорирования навязчивых и не-

приятных жизненных ситуаций, когда в центре этих практик оказывается 

автономный субъект, следующий той логике своего индивидуального  

поведения, какой требует общая безопасность21. При этом французский фило-

                                                           
17 Мищишина Е. В., Костомаров А. С. Понятие биополитики в критической философии М. Фуко 
// Вестник молодых ученых и специалистов Самарского университета. 2020. № 2. С. 60. 
18 Самовольнова О. В. Социально-философский анализ основных концепций биополитики: М. Фуко, 
Дж. Агамбен, А. Негри // Вестник РГГУ. Серия: Философия. Социология. Искусствоведение. 2017. 
№ 4−2 (10). С. 262. 
19 Фуко М. Нужно защищать общество. Курс лекций, прочитанных в Коллеж де Франс в 1975− 
1976 учебном году / пер. с фр. Е. А. Самарской. СПб.: Наука, 2005. С. 256. 
20 См.: Барбарук Ю. В., Барбарук А. В. Биополитика как форма власти в современном обществе 
риска // Социология и право. 2018. № 3. С. 36; Нагиев Г. Г. Биополитика как система приложений 
наук о жизни // Философские проблемы биологии и медицины: Материалы XIV Всерос. науч. 
конф. (Воронеж, 2021). C. 93. 
21 Фуко М. Правительственность (идея государственного интереса и ее генезис) // Логос. 2003. 
№ 4−5 (39). С. 4–22. 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 70 - 

соф выделяет три направления, на движение по которым ориентирован био-

политический тип власти: во-первых, проблемы воспроизводства населения и 

продолжительности жизни; во-вторых, случаи нейтрализации индивидов и 

прекращения их активной деятельности (несчастные случаи, получение травм 

и увечий и т.д.); в-третьих, воздействие окружающей среды на население22. 

В этой связи справедливо замечание И. И. Кобылина: биополитика фокусиру-

ется на массовых общественных явлениях, ее предназначение – «не измене-

ние отдельных феноменов, а “оптимизация” жизни на глобальном уровне»23. 

Таким образом, именно благодаря М. Фуко произошла концептуализа-

ция биополитики как самостоятельной практики управления, инструментом 

которой служит максимальный контроль над населением как над живыми 

биополитическими организмами. Французский философ сформировал вполне 

универсальную концепцию власти, отвечающую главной цели на момент ис-

следования – поиску способа рационального управления вне исторических 

и идеологических рамок. 

В современный период развитие философской концепции биополи-

тики связывается главным образом с именем итальянского исследователя 

Джорджо Агамбена, представителя западной критической философии. Тео-

ретические положения, выработанные М. Фуко, стали основой трудов 

Дж. Агамбена. Однако концепции француза и итальянца имеют ряд суще-

ственных различий. 

Во-первых, в отличие от М. Фуко, который определял момент формиро-

вания биополитики концом XVIII – началом XIX века, Дж. Агамбен связывает 

возникновение «власти над жизнью» с появлением суверенной власти. В ра-

боте “Homo Sacer” Дж. Агамбен характеризует феномен биополитики как «ре-

шающее событие современности», но в то же время мыслит диалектически, 

указывая на ее исторический исток24. И. И. Кобылин по этому поводу отмечал: 

«...Фуко относит “захват” естественной жизни политикой только к эпохе мо-

дерна. Агамбен же (и в этом проявляется радикальное отличие его концепции 

от анализа Фуко) само античное исключение zoe из области политического  

понимает как “включенное исключение”. Тем самым рождение биополитики 

                                                           
22 Фуко М. Нужно защищать общество. C. 257−258. 
23 Кобылин И. И. Исток и сингулярность: Дж. Агамбен и М. Фуко о рождении биовласти // Фило-
софия и общество. 2011. № 3. С. 173. 
24 Агамбен Дж. Homo Sacer. Суверенная власть и голая жизнь / науч. ред. Д. Новиков; пер. с итал. 
М.: Европа, 2011. С. 11. 



___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 71 - 

отодвигается к моменту появления политики как таковой»25. Дж. Агамбен ука-

зывает, что «пока не будет преодолен разлом между bios и zoe... пока государ-

ство будет иметь дело с голой жизнью, чье существование признается только 

в момент ее исключения из политической жизни, любой режим будет прини-

мать форму биополитики»26. Во-вторых, поддерживая идею Фуко о необходи-

мости анализа методов контроля власти за «телом» населения, исследования 

политических практик, которыми пользуется государство, Агамбен настаивает, 

тем не менее, на рассмотрении биовласти как «сплава» власти биополитиче-

ской и власти юридически-институциональной, которые не могут анализиро-

ваться в отрыве друг от друга.  

Дальнейшее отражение биополитическая теория Дж. Агамбена полу-

чила в труде «Куда мы пришли? Эпидемия как политика», в рамках которого 

итальянский исследователь подверг критическому анализу события пандемии 

COVID-19. Сквозной для данной работы стала проблема пределов разумности 

действий государства, пределов ограничения прав человека в рамках биопо-

литики. Итальянскому философу оставалось лишь констатировать, что «власть 

ограничила не только конституционные права граждан на свободу передви-

жения и иные формы активности, но и права, которые не закреплены ни в од-

ной конституции: право на истину, потребность в правдивом слове»27.  

Таким образом, центральная идея трудов Дж. Агамбена состоит в том, 

что все существующие на сегодняшний день политические режимы являются 

по сути биополитическими; основной субъект таких режимов – фигура homo 

sacer, тот, кого можно безнаказанно убить, введя режим чрезвычайного по-

ложения на локализованной территории. Главная проблема этого режима – 

злоупотребления со стороны государства. 

Обозревая современные труды о биополитике, нельзя не упомянуть и 

другого итальянского философа и политического деятеля Антонио Негри. Ос-

новой его исследований, так же как и для Дж. Агамбена, стали теоретические 

положения, выработанные М. Фуко. Соглашаясь с французским мыслителем, 

А. Негри заключает, что биовласть не столько стремится позаботиться о жизни 

населения, сколько намеревается создать государство всеобщего благососто-

яния, для чего считает необходимым поддерживать жизнь индивидов. Вместе 

                                                           
25 Кобылин И. И. Указ. соч. С. 176. 
26 Самовольнова О. В. Указ. соч. С. 266−267. 
27 Агамбен Дж. Куда мы пришли? Эпидемия как политика / пер. с итал. В. Данилова. М.: Ноокра-
тия, 2022. С. 67. 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 72 - 

с тем автор рассматривает задачи биовласти в экономическом аспекте, отме-

чая, что основные действия этой практики управления населением нацелены 

в первую очередь на эффективное управление процессами общественного 

труда и, соответственно, на увеличение прибыли. Биополитические взгляды 

А. Негри связаны с утверждением, что биополитика есть современная форма 

экономического управления, представляющая собой процессы сопротивления 

населения государству и, как следствие, процессы субъективации, ведущие 

к увеличению прибыли. 

Совместно с А. Негри представления о биополитике сформулировал 

и Майкл Хардт, американский политический философ и теоретик литературы. 

В труде «Империя» М. Хардт заявил о том, что биовласть в XX веке достигла 

планетарного масштаба, превратилась в планетарную империю: «Империя 

в конечном счете... является высшей формой биовласти в том смысле, что она 

представляет собой абсолютную противоположность силы жизни. <...> Био-

власть – это другое имя реального подчинения общества капиталу, а также си-

ноним глобализированного порядка производства»28. Такой подход позво-

ляет заключить, что биополитика, начало которой как явлению локальному 

было положено в Древней Греции, с течением времени приобрела глобаль-

ный, планетарный характер, стала всеобщей практикой управления населе-

нием. В связи с этим абсолютно точен Д. В. Попов: «Вопрос о рождении био-

политики не совсем корректен; по-видимому, биополитика – вечная спутница 

человечества»29. 

Реализация биополитики, как и любой иной стратегии публичной вла-

сти, немыслима без правовых норм, значение которых, по словам М. Фуко, 

в связи с развитием биовласти, существенно возросло30. Философ пояснял: 

«...власть, задачей которой является взять на себя бремя заботы о жизни, бу-

дет нуждаться в постоянных регулирующих и корректирующих механизмах. 

<...> Закон все в большей степени функционирует как норма и... институт суда 

все больше интегрируется в некоторый континуум аппаратов... функции кото-

рых по преимуществу регулятивные»31. Представляется, что взаимодействие 

права и биополитики обоюдно: поскольку право является важнейшим  

                                                           
28 Хардт М., Негри А. Империя / пер. с англ., под ред. Г. В. Каменской, М. С. Фетисова. М.: Праксис, 
2004. С. 321, 339. 
29 Попов Д. В. К вопросу о рождении биополитики: загадка, которую не замечают // Научный 
вестник Омской академии МВД России. 2022. Т. 28, № 1 (84). С. 92. 
30 Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. С.  249. 
31 Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. С. 249. 



___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 73 - 

средством осуществления биовласти, постольку и правовые феномены могут 

быть объяснены с позиций рассматриваемой концепции публичной власти. 

Так, например, с позиций концепции биополитики польским философом 

Ф. Хайме были проанализированы действия правительства Дании в период 

пандемии, связанной с распространением COVID-19. Ученый отметил, что 

«если интерпретировать ограничительные меры как биополитическую заботу 

о жизни, то избыточная смертность представляет собой оскорбление государ-

ства», и пришел к выводу, что «правительства поддерживают жизнь своего 

населения... потому, что она необходима как условие существования государ-

ства»32. Итальянский философ Дж. Агамбен, наиболее активно развивающий 

идеи биополитики, подчеркивал, что принятые государствами юридические 

меры борьбы с заболеванием оказались более опасными, чем сама болезнь33. 

Подобные исследования были поддержаны и российскими учеными. 

Так, например, В. Денисенко и Е. Трикоз, проанализировав опыт биополитики 

в ситуации распространения COVID-19, пришли к важному выводу о том, что, 

руководствуясь именно принципами биополитики, государство может полно-

стью регламентировать жизнь граждан через правовые процедуры, поскольку 

предмет правового регулирования постоянно расширяется и публичное 

право вторгается в самые удаленные уголки человеческого существования34. 

Л. М. Волокитина отдельно обратила внимание на соотношение биополитики, 

проникающей во все сферы деятельности человека – и в публичную, и в част-

ную, и пределов правового регулирования, заключив, что понятие последних 

«сильно размывается» (если не вовсе перестает существовать)35. О пандемии 

как новом вызове для биополитики, проявившемся в противоречии между 

жесткими формами медицинского надзора за больными и демократическим 

требованием превращения людей из объектов управления в субъекты, рас-

суждал С. А. Кравченко36. 

                                                           
32 Højme P. Biopolitics and the COVID-19 Pandemic: A Foucauldian Interpretation of the Danish Go-
vernment’s Response to the Pandemic // Philosophies. 2022. № 7 (2). P. 34. 
33 Агамбен Дж. Куда мы пришли? Эпидемия как политика. C. 76. 
34 Denisenko V., Trikoz E. Biopolitics and Legal Issues of Emergency Situations in the context of coro-
navirus pandemic // XIII International Scientific and Practical Conference “State and Prospects for the 
Development of Agribusiness – INTERAGROMASH 2020”. URL: https://www.e3s-conferences.org/arti-
cles/e3sconf/abs/2020/35/e3sconf_interagromash 2020_ 14013/e3sconf_interagromash2020_14013.html 
35 Волокитина Л. М. Концепция «биополитики» Мишеля Фуко в контексте событий пандемии 
COVID-19: теоретико-правовой аспект // Вестник Санкт-Петербургского университета МВД Рос-
сии. 2023. № 2. С. 23. 
36 Кравченко С. А. Пандемия COVID-19: вызовы здоровью населения мира – возможна ли гуманисти-
ческая глоболокальная биополитика? // Полис. Политические исследования. 2020. № 6. С. 93. 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 74 - 

Представляется, что основные положения концепции биополитики мо-

гут быть использованы и для анализа действий государства в рамках уголовно-

правового регулирования.  

Мы вправе утверждать, что биополитический окрас имеют подходы 

государства к установлению и (или) аннулированию отдельных уголовно-

правовых запретов. Так, например, длительное время российское право при-

знавало преступным самоубийство: соответствующие уголовно-правовые за-

преты содержались в Двинской уставной грамоте 1398 года (душегубство)37, Ар-

тикуле Воинском 1715 года (статья 164 Артикула запрещала покушение 

на самоубийство под угрозой смертной казни)38 и Своде законов Российской 

империи 1835 года. Лишь к концу XIX века посягательство на свою жизнь было 

декриминализовано: на смену мерам уголовной репрессии, как отмечается 

в литературе, пришла ответственность гражданско-правового и религиозного 

характера39. Напомним один из важнейших тезисов М. Фуко о сущности биопо-

литики: «...смерть... предстает теперь только изнанкой права, которым обладает 

социальное тело, – права обеспечивать свою жизнь, поддерживать и приумно-

жать ее»40. Данный тезис позволяет объяснить декриминализацию покушения 

на свою жизнь. Самоубийство ранее воспринималось государством как способ 

присвоить себе право на смерть, осуществлять которое, по М. Фуко, мог только 

суверен; теперь же суицид стал проявлением индивидуального и частного 

права на жизнь, правомочием которого является и право на смерть. 

Необходимо отметить, что биополитическую природу имеет большин-

ство норм такого института российского уголовного права, как наказание. 

«Следы» рассматриваемой концепции наиболее отчетливо видны при обра-

щении к проблеме смертной казни – исключительной меры наказания, 

в отношении которой, как отметил Конституционный Суд РФ, в России  

                                                           
37 Законодательство периода образования и Русского централизованного государства // Россий-
ское законодательство X–XX веков: в 9 т. / под общ. ред. О. И. Чистякова; отв. ред. А. Д. Горский. 
Т. 2. М.: Юрид. лит., 1985. С. 187. 
38 Законодательство периода становления абсолютизма // Российское законодательство X−XX 
веков: в 9 т. / под общ. ред. О. И. Чистякова; отв. ред. А. Г. Маньков. Т. 4. М.: Юрид. лит. 1986. 
С. 358. 
39 См.: Айвазян А. Г. История развития отечественного уголовного законодательства о преступ-
лениях против жизни, связанных с самоубийством потерпевшего // Вестник юридического фа-
культета Южного федерального университета. 2023. Т. 10, № 2. C. 125; Куликов А. В., Макарев-
ская Д. С. Криминализация деяний суицидальной направленности в России: историко-правовое 
исследование // Известия Тульского государственного университета. Экономические и юриди-
ческие науки. 2022. Вып. 4. С. 19. 
40 Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. С. 240. 



___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 75 - 

происходит необратимый процесс, направленный на ее отмену (согласно пра-

вовым позициям, изложенным в постановлении от 2 февраля 1999 г. № 3-П41, 

определении от 19 ноября 2009 г.42). М. Фуко характеризовал смертную казнь 

как инструмент «старой» технологии власти, как меч в руках суверена, желаю-

щего дать ответ тому, кто бросает вызов его воле, закону, особе, как орудие 

реализации «заставить жить или отвергнуть в смерть»43. Новая практика 

управления населением, нацеленная на заботу о жизни, исходит из недопу-

стимости применения смертной казни в качестве уголовного наказания.  

Думается, что с позиций биополитики могут быть объяснены отдель-

ные действия государства и при регулировании института обстоятельств, ис-

ключающих преступность деяния. Так, одной из наиболее дискуссионных 

проблем российского уголовного права и, в частности, теории обстоятельств, 

исключающих преступность деяния, является значение согласия лица на при-

чинение ему вреда. Несмотря на имеющуюся потребность общественных от-

ношений в соответствующем правовом регулировании, норма, определяю-

щая правомерность причинения вреда с согласия лица, в российском 

уголовном законе отсутствует. Представляется, что подобный подход отече-

ственного законодателя также имеет биополитическое обоснование: госу-

дарство, не придавая согласию на причинение вреда какого-либо уголовно-

правового значения, стремится решить социально важные проблемы: обес-

печить воспроизводство населения, увеличить продолжительность жизни, 

не допуская увеличения смертности за счет случаев причинения смерти и 

вреда здоровью с согласия обладателя соответствующего права, в том числе 

при эвтаназии. В глазах государства отрицание уголовно-правового значения 

                                                           
41 По делу о проверке конституционности положений статьи 41 и части третьей статьи 42 УПК 
РСФСР, пунктов 1 и 2 Постановления Верховного Совета Российской Федерации от 16 июля 1993 г. 
«О порядке введения в действие Закона Российской Федерации “О внесении изменений и до-
полнений в Закон РСФСР “О судоустройстве РСФСР”, Уголовно-процессуальный кодекс РСФСР, 
Уголовный кодекс РСФСР и Кодекс РСФСР об административных правонарушениях» в связи с за-
просом Московского городского суда и жалобами ряда граждан: постановление Конституцион-
ного Суда РФ от 2 февр. 1999 г. № 3-П. 
42 О разъяснении пункта 5 резолютивной части Постановления Конституционного Суда Россий-
ской Федерации от 2 февраля 1999 года № 3-П по делу о проверке конституционности положе-
ний статьи 41 и части третьей статьи 42 Уголовно-процессуального кодекса РСФСР, пунктов 1 и 2 
Постановления Верховного Совета Российской Федерации от 16 июля 1993 года «О порядке вве-
дения в действие Закона Российской Федерации “О внесении изменений и дополнений в Закон 
РСФСР “О судоустройстве РСФСР”, Уголовно-процессуальный кодекс РСФСР, Уголовный кодекс 
РСФСР и Кодекс РСФСР об административных правонарушениях: определение Конституцион-
ного Суда РФ от 19 нояб. 2009 г. № 1344-О-Р. 
43 Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. С. 241–242. 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 76 - 

согласия на причинение вреда есть не что иное, как биополитическая забота 

о жизни и здоровье населения. 

Резюмируем изложенное: отрицая уголовно-правовое значение согла-

сия на причинение вреда как обстоятельства, исключающего преступность де-

яния, государство, будучи социальным институтом, созданным для обеспече-

ния общих блага и безопасности, руководствуется при этом биополитичес-

кими соображениями и реализует предоставленную ему, в силу обществен-

ного договора, возможность ограничивать осуществление гражданами при-

надлежащих им субъективных прав путем изъявления согласия на причинение 

этим правам существенного вреда. 

Означает ли данный вывод о наличии у государства основания для не-

признания согласия обстоятельством, исключающим преступность деяния, со-

стоятельность соответствующего законодательного решения? Полагаем, что 

само по себе такое основание действий государства не оправдывает. Описы-

вая процесс заключения общественного договора и появления государства, 

Т. Гоббс заключал, что таким путем рождается «тот великий Левиафан», кото-

рый, благодаря полномочиям, отданным ему каждым отдельным человеком 

в государстве, приобретает огромную силу и власть44. К. Шмитт, объясняя ис-

пользованную Т. Гоббсом метафору, отмечал: «Этим объясняется то, что в об-

разе змея или дракона Левиафан становится символом некой ужасной силы 

и, в конце концов, злокозненным врагом человека»45. Философы, таким обра-

зом, обращались к проблеме соблюдения баланса интересов личности и госу-

дарства при реализации последним своих полномочий и отмечали, что без-

основательное использование сувереном своей «ужасной силы» способно 

причинить обществу еще больший вред, нежели тот, ради предотвращения 

которого государство было создано. 

Вопрос о соотношении интересов личности и государства не чужд и для 

уголовного права. Данная проблема зачастую рассматривается исследовате-

лями сквозь призму сочетания императивного и диспозитивного методов уго-

ловно-правового регулирования. При этом ряд исследователей приходят к тож-

дественному мнению о том, что обстоятельства, исключающие преступность 

деяния, являются средством реализации диспозитивного метода уголовно- 

                                                           
44 Гоббс Т. Левиафан, или Материя, форма и власть государства церковного и гражданского / 
предисл. и ред А. Ческиса. М.: Соцэкгиз, 1936. С. 123.  
45 Шмитт К. Левиафан в учении о государстве Томаса Гоббса. Смысл и фиаско одного полити-
ческого символа / пер. с нем. Д. В. Кузницына; вступ. ст. А. Ф. Филиппова. СПб.: «Владимир 
Даль», 2006. С. 108–109. 



___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 77 - 

правового регулирования46. Как справедливо отмечает А. И. Рарог, нормы-дозво-

ления, к которым относятся нормы главы 9 Уголовного кодекса Российской Феде-

рации47, являются одним из средств учета интересов лица, совершившего прес-

тупление48, и, соответственно, средством обеспечения баланса интересов 

личности и государства. Думается, что инструментом расширения возможностей 

лица по осуществлению субъективных прав, который может способствовать уста-

новлению указанного баланса, является согласие на причинение вреда. 

Проблема согласия на причинение вреда как предполагаемого обстоя-

тельства, исключающего преступность деяния, поистине одна из наиболее 

дискуссионных в теории российского уголовного права. Несмотря на сформи-

ровавшуюся потребность общественных отношений в признании вреда, при-

чиненного с согласия лица, правомерным, законодатель по сей день не закре-

пил согласие в перечне обстоятельств, предусмотренных главой 9 УК РФ. 

Думается, что философским основанием признания согласия на причинение 

вреда обстоятельством, исключающим преступность деяния, является необхо-

димость обеспечения баланса между охраняемыми уголовным законом инте-

ресами личности и интересами государства, которое, будучи социальным ин-

ститутом, созданным для обеспечения общей безопасности, и руководствуясь 

при этом биополитическими соображениями, имеет возможность ограничи-

вать реализацию личностью субъективных прав. 

На основании изложенного в настоящей статье следует заключить, что 

биополитика, активно применявшаяся в качестве практики управления насе-

лением еще в ранней античности и сформировавшаяся, благодаря М. Фуко, 

в качестве самостоятельной философской концепции, на современном этапе 

наполняется качественно новыми подходами, приобретает поистине универ-

сальный характер, дающий возможность использовать ее положения в том 

числе в уголовно-правовых исследованиях. Биополитические идеи позволяют 

объяснить мотивы государства, избравшего тот или иной путь правового регу-

лирования, и оценить обоснованность принятия соответствующих правовых 

норм через призму баланса частных и публичных интересов. 

                                                           
46 См.: Сидоренко Э. Л. Безопасность личности в уголовном праве: соотношение частных и пуб-
личных интересов // Общество и право. 2010. № 1 (28). С. 150; Сумачев А. В. Диспозитивность 
в уголовном праве: теоретико-прикладной анализ: автореф. дис. ... д-ра юрид. наук. Екатерин-
бург, 2006. С. 12 и др. 
47 Уголовный кодекс Российской Федерации: Федер. закон от 13 июня 1996 г. № 63-ФЗ: принят 
Гос. Думой 24 мая 1996 г.: одобрен Советом Федерации 5 июня 1996 г. (в ред. от 28.12.2024). 
48 Рарог А. И. Соотношение интересов личности и государства в уголовном праве Российской 
Федерации // Всероссийский криминологический журнал. 2020. Т. 14, № 2. С. 300. 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 78 - 

Библиографический список 

Автономова Н. С. Мишель Фуко // Философы двадцатого века. Кн. 3. М.: 
Искусство – XXI век, 2009. С. 274–294. 

Агамбен Дж. Homo Sacer. Суверенная власть и голая жизнь / науч. ред. 
Д. Новиков; пер. с итал. М.: Европа, 2011. 

Агамбен Дж. Куда мы пришли? Эпидемия как политика / пер. с итал. 
В. Данилова. М.: Ноократия, 2022. 

Айвазян А. Г. История развития отечественного уголовного законода-
тельства о преступлениях против жизни, связанных с самоубийством потер-
певшего // Вестник юридического факультета Южного федерального универ-
ситета. 2023. Т. 10, № 2. С. 123−130. DOI: 10.18522/2313-6138-2023-10-2-17. 

Аристотель. Политика / пер. с др.-греч. С. М. Роговина. М.: РИПОЛ клас-
сик, 2010. 

Барбарук Ю. В., Барбарук А. В. Биополитика как форма власти в совре-
менном обществе риска // Социология и право. 2018. № 3 (41). С. 35−44. 

Белогорцев Д. А., Римский А. В. Практики биополитики: история и совре-
менность // Nomothetika: Философия. Социология. Право. 2020. Т. 45, № 4. 
С. 655−666. DOI: 10.18413/2712-746X-2020-45-4-655-566. 

Волокитина Л. М. Концепция «биополитики» Мишеля Фуко в контексте 
событий пандемии COVID-19: теоретико-правовой аспект // Вестник Санкт-Пе-
тербургского университета МВД России. 2023. № 2 (98). C. 19−25. DOI: 10.35750 
/2071-8284-2023-2-19-25. 

Гоббс Т. Левиафан, или Материя, форма и власть государства церков-
ного и гражданского / предисл. и ред. А. Ческиса. М.: Соцэкгиз, 1936. 

Кечекьян С. Ф. Учение Аристотеля о государстве и праве. М.-Л.: Изд-во 
АН СССР, 1947. 

Кобылин И. И. Исток и сингулярность: Дж. Агамбен и М. Фуко о рожде-
нии биовласти // Философия и общество. 2011. № 3. С. 171−183. 

Кравченко С. А. Пандемия COVID-19: вызовы здоровью населения мира – 
возможна ли гуманистическая глоболокальная биополитика? // Полис. Полити-
ческие исследования. 2020. № 6. С. 91−102. DOI: 10.17976/jpps/2020.06.07. 

Куликов А. В., Макаревская Д. С. Криминализация деяний суицидальной 
направленности в России: историко-правовое исследование // Известия Туль-
ского государственного университета. Экономические и юридические науки. 
2022. Вып. 4. С. 18−25. 

Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения: в 50 т. / ред. Л. Г. Чурбанов. Т. 40. 2-е изд. 
М.: Политиздат, 1975. 

Мищишина Е. В., Костомаров А. С. Понятие биополитики в критической 
философии М. Фуко // Вестник молодых ученых и специалистов Самарского 
университета. 2020. № 2 (17). С. 59–67. 



___________________________________________________ УГОЛОВНО-ПРАВОВЫЕ НАУКИ 

- 79 - 

Нагиев Г. Г. Биополитика как система приложений наук о жизни // Фило-

софские проблемы биологии и медицины: материалы XIV Всерос. науч. конф. 
(Воронеж, 2021). С. 92−95. 

Опарин А. Ю. Концепция биополитики Мишеля Фуко в контексте совре-

менного неолиберального социального порядка // Сахаровские чтения 2018 
года: экологические проблемы XXI века: материалы 18-й Междунар. науч. 
конф. (Минск, 17–18 мая 2018 г.): в 3 ч. Ч. 1. Минск: ИВЦ Минфина, 2018. 

С. 84−86. 

Платон. Государство / пер. с др.-греч. А. Н. Егунова; вступ. ст. Е. Н. Тру-

бецкого; коммент. В. Ф. Асмуса; примеч. А. А. Тахо-Годи. М.: Академический 
проект, 2015. 

Платон. Законы. Послезаконие. Письма / вступ. ст. А. Я. Слинина. СПб.: 

Наука, 2014. 

Попов Д. В. К вопросу о рождении биополитики: загадка, которую не за-

мечают // Научный вестник Омской академии МВД России. 2022. Т. 28, № 1. 
С. 82−93. DOI: 10.24412/1999-625X-2022-184-82-93. 

Рарог А. И. Соотношение интересов личности и государства в уголовном 
праве Российской Федерации // Всероссийский криминологический журнал. 

2020. Т. 14, № 2. С. 298−304. DOI: 10.17150/2500-4255.2020.14(2).298-304. 

Российское законодательство X−XX веков: в 9 т. / под общ. ред. О. И. Чи-

стякова. М.: Юрид. лит., 1984–1994. 
Т. 2: Законодательство периода образования и укрепления Русского цен-

трализованного государства / отв. ред. А. Д. Горский. М.: Юрид. лит., 1985. 

Т. 4: Законодательство периода становления абсолютизма / отв. ред. 
А. Г. Маньков. М.: Юрид. лит. 1986. 

Самовольнова О. В. Социально-философский анализ основных концеп-
ций биополитики: М. Фуко, Дж. Агамбен, А. Негри // Вестник РГГУ. Серия: Фи-

лософия. Социология. Искусствоведение. 2017. № 4−2 (10). С. 261−271. 

Сидоренко Э. Л. Безопасность личности в уголовном праве: соотношение 

частных и публичных интересов // Общество и право. 2010. № 1 (28). С. 146−151. 
Сумачев А. В. Диспозитивность в уголовном праве: теоретико-приклад-

ной анализ: автореф. дис. ... д-ра юрид. наук. Екатеринбург, 2006. 

Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, власти и сексуальности. Ра-

боты разных лет / пер. с фр. С. Табачниковой; общ. ред. А. Пузырея. М.: Ка-
сталь, 1996. 

Фуко М. Нужно защищать общество. Курс лекций, прочитанных в Коллеж 

де Франс в 1975−1976 учебном году / пер. с фр. Е. А. Самарской. СПб.: Наука, 
2005. 

Фуко М. Правительственность (идея государственного интереса и ее 
генезис) // Логос. 2003. № 4−5 (39). С. 4−22. 



ЗАБОРСКИЙ М. Я. _______________________________________________________________ 

- 80 - 

Хардт М., Негри А. Империя / пер. с англ., под ред. Г. В. Каменской, 

М. С. Фетисова. М.: Праксис, 2004. 
Шмитт К. Левиафан в учении о государстве Томаса Гоббса. Смысл и  

фиаско одного политического символа / пер. с нем. Д. В. Кузницына; вступ. ст. 

А. Ф. Филиппова. СПб.: «Владимир Даль», 2006. 
Denisenko V., Trikoz E. Biopolitics and Legal Issues of Emergency Situations in the 

Context of Coronavirus Pandemic // XIII International Scientific and Practical Confer-

ence “State and Prospects for the Development of Agribusiness – INTERAGROMASH 

2020”. DOI: 10.1051/e3sconf/202017514013. URL: https://www.e3s-conferences.org/ 

articles/e3sconf/abs/2020/35/e3sconf_interagromash2020_14013/e3sconf_in-
teragromash2020_14013.html. 

Højme P. Biopolitics and the COVID-19 Pandemic: A Foucauldian Interpreta-

tion of the Danish Government’s Response to the Pandemic // Philosophies. 2022. 

№ 7 (2). Pp. 1–11. DOI: 10.3390/ philosophies7020034. 

Ojakangas M. On the Greek Origins of Biopolitics: A Reinterpretation of the 
History of Bio-power. London: Routledge, 2016. DOI: 10.4324/9781315620237. 

 
 

E
x 

ju
re

 Информация для цитирования 

Заборский М. Я. Концепция биополитики: история, современность, зна-
чение для уголовно-правовых исследований // Ex jure. 2025. № 2. С. 54–80. 
DOI: 10.17072/2619-0648-2025-2-54-80 

Zaborsky M. Y.  The Concept of Biopolitics: History, Modernity, Significance for 
Criminal Law Research. Ex jure. 2025. № 2. Pp. 54–80. DOI: 10.17072/2619-
0648-2025-2-54-80 

 

https://www.e3s-conferences.org/%20articles/
https://www.e3s-conferences.org/%20articles/

	Ex jure 2, 2025.pdf
	Заборский__ИТОГ


